Jurnal Studi Islam Lintas Negara
Vol 6 No 2 Desember 2024

PEMIKIRAN FILOSOF YUSUF QORDAWI PERSPEKTIF
EKONOMI ISLAM

Dwi Harjana!, Lomba Sultan?, Muhammad Saleh Ridwan?
L23Universitas Islam Negeri Alaudin Makassar
E-Mail: dwiharjana50@gmail.com

ABSTRAK

Pemikiran Yusuf Al-Qardhawi memiliki relevansi yang tinggi dalam menghadapi
permasalahan kehidupan modern, khususnya dalam konteks Al-Quran sebagai pedoman
bagi masyarakat dan individu, demokrasi, akidah Islam, bunga bank, ekonomi Islam, serta
konsumsi. Namun, kajian yang mendalam terkait pemikiran beliau masih kurang
terintegrasi secara sistematis dalam literatur akademik, sehingga diperlukan penelitian
untuk mengisi celah pengetahuan tersebut. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif
deskriptif untuk menganalisis secara mendalam berbagai karya dan pemikiran Yusuf Al-
Qardhawi berdasarkan sumber primer dan sekunder. Hasil penelitian menunjukkan
bahwa Yusuf Al-Qardhawi menekankan pentingnya Al-Quran sebagai panduan yang
komprehensif bagi kehidupan umat, dengan pendekatan berbasis syariah yang menolak
bunga bank dan mendorong sistem ekonomi Islam yang berkeadilan. Dalam pandangannya
mengenai demokrasi, beliau mengintegrasikan nilai-nilai keislaman untuk mendukung
keadilan dan partisipasi publik. Selain itu, pemikirannya terkait konsumsi menekankan
pola hidup sederhana dan beretika sebagai bagian dari syariah. Implikasi dari penelitian ini
adalah memberikan landasan akademis dan praktis dalam pengembangan kajian Islam
kontemporer serta penyusunan regulasi yang relevan dengan kebutuhan masyarakat
modern.

Kata Kunci: Pemikiran Filosof; Yusuf Qordawi; Presfektif Ekonomi Islam

ABSTRACT

Yusuf Al-Qardhawi's thoughts have high relevance in dealing with the problems of modern life, especially in
the context of the Qur'an as a guide for society and individuals, democracy, Islamic faith, bank interest,
Islamic economics, and consumption. However, in-depth studies related to his thoughts are still not
systematically integrated in the academic literature, so research is needed to fill this knowledge gap. This
research uses descriptive qualitative method to deeply analyze various works and thoughts of Yusuf Al-
9ardhawi based on primary and secondary sources. The results showed that Yusuf Al-Qardhawi
emphasized the importance of the Qur'an as a comprehensive guide for the life of the people, with a sharia-
based approach that rejects bank interest and encourages a just Islamic economic system. In his view on
democracy, he integrates Islamic values to support justice and public participation. In addition, his thoughts
on consumption emphasize a simple and ethical lifestyle as part of sharia. The implication of this research is
to provide an academic and practical foundation in the development of contemporary Islamic studies as well
as the preparation of regulations that are relevant to the needs of modern society.

Keywords: Philosophical Thought; Yusuf Qordawi; Islamic Economic Perspective

Jurnal Studi Islam Lintas Negara, Vol 6 No 2 Desember 2024| 290


mailto:dwiharjana50@gmail.com

Jurnal Studi Islam Lintas Negara
Vol 6 No 2 Desember 2024

A. PENDAHULUAN

Dalam kehidupan masa kini banyak fenomena yang terjadi dalam beberapa hal
baik dalam kehidupan bernegara maupun kehidupan berama dan kehidupan pribadi.
Yusuf al-Qardhawi adalah seorang filosof kontemporer yang pemikirannya sangat
bermanfaat dalam menjawab permasalahan yang terjadi di masa kini. Yusuf al-
Qardhawi, sebagai seorang ilmuwan yang memiliki banyak kreativitas dan aktivitas. Ia
juga berperan aktif di lembaga pendidikan. Jabatan Struktural yang sudah lama
dipegangnya adalah ketua Jurusan Studi Islam pada Fakultas Syari'ah Universitas
Qatar. Setalah itu kemudian ia menjadi Dekan Fakultas Syari’ah Universitas Qatar.
Sebelumnya ia adalah direktur Lembaga Agama Tingkat Sekolah Lanjutan Atas di
Qatar (Hartuti, 2013).

Pemikiran Yusuf Al Qordhawi khususnya mengenai Al Quran yang mengatur
kehidupan masyarakat dan individu, masalah demokrasi, akidah Islam, bunga bank dan
ekonomi Islam serta komsumsi sehingga sangat penting untuk dilakukan penelitian
terhadap pemikiran Yusuf Al Qordhawi. Pemikiran Yusuf Al-Qardhawi, seorang ulama
terkemuka, memiliki pengaruh yang mendalam dalam berbagai aspek kehidupan umat
Islam. Ia menekankan bahwa Al-Quran bukan hanya kitab suci yang menjadi pedoman
spiritual, tetapi juga panduan yang mengatur kehidupan individu dan masyarakat
secara menyeluruh. Dalam konteks sosial, (Ma’sum & Ristianah, 2023)pandangannya
terkait demokrasi menyoroti pentingnya keadilan, partisipasi publik, dan nilai-nilai
Islam dalam membangun sistem pemerintahan yang sejalan dengan prinsip syariah.

Di bidang akidah, Yusuf Al-Qardhawi menekankan integritas iman yang kokoh
sebagai fondasi bagi kehidupan seorang Muslim. Selain itu, pemikirannya tentang
bunga bank dan ekonomi Islam memberikan solusi alternatif berbasis syariah untuk
menghadapi tantangan ekonomi modern, dengan menolak riba dan mendorong sistem
keuangan yang berkeadilan. Tidak kalah penting, ia juga memberikan pandangan
mendalam mengenai konsumsi dalam Islam, mendorong pola hidup sederhana, efisien,
dan beretika, yang tidak hanya relevan dalam konteks individu tetapi juga dalam
kehidupan masyarakat yang lebih luas. Oleh karena itu, penelitian terhadap pemikiran
Yusuf Al-Qardhawi sangat penting untuk menggali kontribusinya terhadap
pengembangan ilmu pengetahuan Islam serta penerapannya dalam kehidupan
kontemporer.

B. METODE

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan deskriptif
untuk menganalisis pemikiran Yusuf Al-Qardhawi. Data primer diperoleh langsung
dari karya-karya Yusuf Al-Qardhawi, seperti buku Figh Zakat, Al-Halal wal Haram fil Islam,
dan Bunga Bank Haram atau Halal. Selain itu, sumber primer juga mencakup transkrip
ceramah, rekaman video, serta fatwa yang diterbitkan melalui lembaga terkait, seperti
European Council for Fatwa and Research. Sementara itu, data sekunder meliputi literatur
pendukung berupa buku, jurnal, dan artikel yang mengkaji pemikiran Yusuf Al-
Qardhawi, terutama terkait Al-Qur'an sebagai pedoman kehidupan, demokrasi, akidah
[slam, bunga bank, ekonomi Islam, dan konsumsi. Data tambahan juga diambil dari

Jurnal Studi Islam Lintas Negara, Vol 6 No 2 Desember 2024| 291



Jurnal Studi Islam Lintas Negara
Vol 6 No 2 Desember 2024

artikel berita, wawancara, dan tafsir Al-Qur'an yang relevan dengan topik penelitian.
Analisis data dilakukan melalui tahapan sistematis. Pertama, data dikumpulkan dan
diklasifikasikan berdasarkan tema penelitian. Selanjutnya, data yang tidak relevan
direduksi untuk memfokuskan analisis pada inti pemikiran Yusuf Al-Qardhawi. Proses
koding dilakukan untuk mengidentifikasi pola dan tema utama, diikuti dengan
interpretasi mendalam untuk menggali makna dari setiap pemikiran. Triangulasi
dilakukan dengan membandingkan pandangan Yusuf Al-Qardhawi dengan literatur
lain guna memastikan validitas dan konsistensi. Hasil analisis kemudian dijelaskan
secara deskriptif, memberikan penekanan pada kontribusi pemikirannya terhadap
perkembangan ilmu pengetahuan Islam serta relevansinya dalam konteks kehidupan
modern.

C. HASIL DAN PEMBAHASAN

Berkat ketekunan dan kecerdasannya, Yusuf al-Qardhawi akhirnya berhasil
menghafal al- Quran 30 juz dalam usia 10 tahun. Bukan hanya itu, kefasihan dan
kebenaran tajwid serta kemerduan giraatnya menyebabkan ia sering disuruh menjadi
Imam Masjid. Yusuf Qordawi adalah seorang kontemporer yang memiliki berbagai
pemikiran meliputi bidang tentang demokrasi, akidah Islam, Tjtihad, bunga bank,
ekonomi Islam, masyarakat Islam dan banyak lagi pemikiran-pemikiran bidang lainnya.

Demokrasi.

Demokrasi berasal dari Bahasa Yunani “Demokratia” yang berarti kekuasaan
rakyat. Demokrasi berasal dari kata “Demos” dan “Kratos”. Demos yang memiliki arti
rakyat dan Kratos yang memiliki arti kekuasaan. Menurut Kamus Besar Bahasa
Indonesia (KBBI) Demokrasi adalah gagasan atau pandangan hidup yang
mengutamakan persamaan hak dan kewajiban serta perlakuan yang sama bagi semua
warga negara. Demokrasi menurut Montesque, kekuasaan negara harus dibagi dan
dilaksanakan oleh tiga lembaga atau institusi yang berbeda dan terpisah satu sama
lainnya, yaitu pertama, legislatif yang merupakan pemegang kekuasaaan untuk
membuat undang- undang, kedua, eksekutif yang memiliki kekuasaan dalam
melaksanakan undang-undang, dan ketiga adalah yudikatif, yang memegang kekuasaan
untuk mengadili pelaksanaan undang - undang. Dan masing-masing institusi tersebut
berdiri secara independen tanpa dipengaruhi oleh institusi lainnya (Adha, 2015;
Supriyono & Adha, 2020).

Menurut Yusuf al-Qaradhawi sangat mendukung pemerintahan yang demokrasi
dan bealiau berpendapat bahwa demokrasi merupakan alternatif terbaik untuk
diktatorisme dan pemerintahan tirani. Berikut ini ringkasan pendapat Dr. Yusuf al-
Qaradhawi mengenai demokrasi disertai dengan komentar terhadapnya (Agus Putra,
2020). Dari sisi liberalisme demokrasi yang paling baik menurut saya adalah sisi
politiknya, yang tercermin dalam penegakan kehidupan perwakilan, di dalamnya
rakyat dapat memilih wakil- wakil mereka yang akan memerankan kekuasaan legislatif
di parlemen, dan di dalam satu majelis atau dua majelis (Abdillah, 2019).

Jurnal Studi Islam Lintas Negara, Vol 6 No 2 Desember 2024| 292



Jurnal Studi Islam Lintas Negara
Vol 6 No 2 Desember 2024

Pertama: Mampu mengemban pekerjaan ini dan mempunyai pengalaman di
bidangnya Kedua: Amanah. Dengan sifat amanah inilah suatu pekerjaan akan
terpelihara dan pelakunya akan takut kepada Allah Ta’ala. Itulah yang diungkapkan
oleh al-Qur'an melalui lisan Yusuf Alaihissallam, di mana dia mengatakan “Berkata
Yusuf, jadikanlah aku bendaharawan negara (Mesir); sesungguhnya aku adalah orang
yang pandai menjaga lagi ber- pengetahuan (Abdillah, 2019).” Dalam demokrasi
terhadap kekuasaan yang terpilih,maka semua urusan rakyat berada di tangannya, dan
dengan demikian, rakyat menjadi sumber kekuasaan. Menurut menurut kaca mata
Islam secara garis besar, jika dapat diterapkan secara benar dan tepat, serta dapat
dihindari berbagai keburukan dan hal-hal negatif yang terdapat padanya. Kekuasaan
terpilih tersebut tidak memiliki penetapan hukum untuk hal-hal yang tidak diizinkan
oleh Allah Taala. Kekuasaan ini juga tidak boleh menghalalkan yang haram atau
mengharamkan yang halal atau menggugurkan suatu kewajiban. Sebab, yang
mempunyai kekuasaan menetapkan hukum satu-satunya hanyalah Allah jalla Syanuhu.

Ijtihad

Yusuf al-Qaradhawi menggunakan beberapa sumber ijtihad dalam merumuskan
pendapat hukumnya (fatwa), baik dalam arti sesuatu yang darinya diambil
kesimpulan-kesimpulan hukum maupun dalam arti al-adillah as-syar’iyyah (dalil-dalil
hukum). Dalam buku Min Hady al-Islam Fatawa Mu’asirah, ketika mengkaji tentang
keharaman rokok, al-Qaradhawi menyebutkan empat sumber atau dalil-dalil hukum
secara berurutan sebagai berikut:(Mukrimaa et al., 2016) Alquran, Sunah, [jmak dan
Al-Qawa’id as-Syariyyah al-Kulliyah (Kaidah Prinsipil Syariat). Akan tetapi, dalam
pengkajian lebih lanjut, penulis menemukan bahwa selain empat sumber atau dalil
hukum di atas, al-Qaradhawi juga menggunakan satu sumber lain dalam berijtihad,
yakni logika. Ketika mengkaji tentang kisah nabi Khidir as., Al-Qaradhawi
menyebutkan dalil hukum yang ia gunakan selain Alquran, Sunah dan ijmak, yakni
logika. Yusuf al-Qaradhawi tidak menggunakan giyas sebagai sumber hukum dan tidak
menggunakan sumber-sumber atau dalil-dalil hukum tersebut sesuai dengan hirarkis di
atas secara berurutan (Mukrimaa et al., 2016). Menurut al-Qaradhawi, Alquran adalah
sumber hukum yang bersifat suci, karenanya tidak mungkin terdapat penggunaan kata
yang berbeda dalam ayat-ayatnya kecuali menunjukkan arti atau maksud yang berbeda.
Ia meyakini prinsip bahwa Alquran harus bersih dari pengulangan dalam
penafsirannya.(Mukrimaa et al., 2016)

Dalam menafsirkan ayat Alquran, al-Qaradhawi memilih untuk menggunakan
makna substantif dari sebuah ayat atau kata dalam ayat Alquran. Karena itu, penafsiran
ayat Alquran yang dilakukan al-Qaradhawi menjadi lebih luas dibandingkan makna
yang dapat langsung dipahami dari kata tersebut. Dalam menafsirkan kata fi sabilillah
dalam merumuskan mustahik zakat, al-Qaradhawi memahaminya dengan arti
subtansinya yakni membela Islam. Karena itu, dalam fatwanya, al-Qaradhawi
menyebutkan bahwa termasuk dari mustahik zakat adalah para da’i, mujtahid,
lembaga-lembaga kajian Islam dan para pelajar. Karena pada dasarnya mereka

Jurnal Studi Islam Lintas Negarda, Vol 6 No 2 Desember 2024| 293



Jurnal Studi Islam Lintas Negara
Vol 6 No 2 Desember 2024

melakukan perjuangan untuk membela Islam pada tataran ideologis. Terkait penafsiran
ini, al- Qaradhawi mengakui memperluas makna cakupannya (Mukrimaa et al., 2016).

Dalam masalah ijtihad Yusuf al-Qardhawi merupakan seorang ulama
kontemporer yang menyuarakan bahwa untuk menjadi seorang ulama mujtahid yang
berwawasan luas dan berfikir objektif, ulama harus lebih banyak membaca dan
menelaah buku-buku agama yang ditulis oleh orang non Islam. Menurutnya seorang
ulama yang bergelut dalam pemikiran hukum Islam tidak cukup hanya menguasai buku
tentang keislaman karangan ulama tempo dulu

Bunga Bank

Bunga bank yang terlalu tinggi atau berlebihan walaupun sedikitpun melebihi
dari pada modal yang dipinjamkan. Pada tahapan sistem bunga yang konvensional, ada
semantara orang berdalih bahwa riba yang diharamkan Allah dan Rasul-Nya. Adalah
jenis yang dikenal sebagia bunga konsumtif (Linda et al., 2015). Yaitu bunga yang
khusus dibebankan bagi orang yang berhutang untuk kebutuhan hidupnya sehari-hari,
seperti makan, minum dan pakainnya berserta orang yang berada dalam tanggungnya.
Hal ini terjadi karena dalam jenis riba tertentu terdapat unsur pemerasan (eksploitasi)
terhadap kepentingan orang yang sedang membutuhkan. Karena itu, ia terpaksa
meminjam. Namun si pemilik uang menolak untuk memberikan pinjaman, kecuali
dengan riba (bunga), agar jumlah uang yang dikembalikan nanti bertambah menjadi
seratus persen.(Hartuti, 2013). Wahai orang-orang yang beriman, jangan kamu
memakan riba dengan berlifat ganda dan bertakwalah kepada allah supaya kamu
mendapat keberuntungan .” (Ali Imran: 130) (Kementerian Agama R1I, 1999).

Ekonomi Islam.

Islam merupakan agama yang komprehensif yang senantiasa shalih 1i kull al-
zaman wa al-makan (sesuai serta mengikuti perkembangan waktu dan tempat). Islam
mencakup seluruh aspek kehidupan manusia (kaffah). Mulai dari urusan pribadi
sampai urusan kemasyarakatan, dari aspek ibadah sampai muamalah atau aspek yang
terkait dengan hablun min Allah (hubungan dengan Allah) maupun hablun min al-nas
(hubungan dengan sesama manusia). Di antara aspek yag tercakup dalam ajaran Isam
adalah tuntutan tentang ekonomi, yang mencakup produksi, distribusi, dan konsumsi.
Oleh karenanya, aktivitas ekonomi di dalam Islam harus berada dalam bingkai akidah
dan syariah (Agus Putra, 2020). Perkembangan pemikiran ekonomi Islam kian
menggeliat  terutama sejak lahirnya mazhab-mazhab ekonomi Islam, seperti
igtishaduna, mainstream, dan anternatif-kritis. Perkembangan tersebut tentu saja
sangat menggembirakan karena akan semakin banyak masalah terutama di lapangan
ekonomi yang dapat dipecahkan oleh ajaran-ajaran Islam (Agus Putra, 2020). Salah
satu ulama yang banyak berbicara mengenai ekonomi khususnya ekonomi Islam
melalui karya-karyanya adalah Yusuf al-Qaradhawi. Pemikiran-pemikiran terkait
ekonominya sangat menarik untuk dikaji dalam perspektif fikih kontemporer. Oleh
karena itu, penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan salah satu pemikir ekonom

Jurnal Studi Islam Lintas Negara, Vol 6 No 2 Desember 2024| 294



Jurnal Studi Islam Lintas Negara
Vol 6 No 2 Desember 2024

muslim dalam karya-karyanya yang khusus membahas masalah ekonomi, yaitu Yusuf
al-Qaradhawi (Zunaidi & Maghfiroh, 2021).

Mengingat besarnya jasa dan kontribusi yang diberikan oleh al-Qardhawi dalam
bidang Ekonomi Islam, maka pada tahun 1411 H dia mendapatkan penghargaan dari
IDB/Islamic Development Bank (Bank Pembangunan Islam). Pada tahun 1413 H, al-
Qardhaw1 bersama Sayyid Sabiq mendapatkan penghargaan dari King Faishal Awardh
karena jasa-jasanya dalam bidang keislaman. Pada tahun 1996, al-Qardhawi
memperoleh penghargaan dari Universitas Islam Antar Bangsa Malaysia atas jasa dan
sumbangannya yang besar dalam ilmu pengetahuan. Dari Sultan Hasan al-Nolkiah dia
juga mendapat penghargaan atas pengabdiannya terhadap fikih Islam, yaitu pada tahun
1997.

Pemikiran Ekonomi Menurut Yusuf Al-Qardhawi Presfektif Ekonomi Islam

Sebagaimana dikemukakan di atas bahwa, al-Qardhaw1 adalah sosok ulama yang
banyak menghasilkan karya tulis diantaranya adalah karya-karya al-Qardhawi di
bidang ekonomi. Di dalam karya-karyanya tersebut, banyak sekali pemikiran ekonomi
al- Qardhawi khususnya permasalahan fikih ekonomi kontemporer. Berikut akan
dipaparkan beberapa pemikiran ekonomi al-Qardhawt:

Zakat Profesi

Zakat Profesi Salah satu objek zakat yang hari ini masih mukhtalaf fih
(diperdebatkan) status hukumnya adalah zakat profesi. Ada beberapa hal yang
menyebabkan konsep zakat profesi dalam konteks fikih dianggap tanpa ada dasar
pijakan dalam hukum Islam, salah satunya adalah karena keberadaan zakat profesi
belum pernah dipraktekkan oleh Nabi SAW pada zaman beliau masih hidup (Daud,
1988). Pendapat al-Qardhawi dalam permasalahan zakat profesi, terdapat dalam kitab
yang ditulisnya sekaligus merupakan hasil penelitian disertasinya yang berjudul figh al-
zakah. Adapun pernyataan al-Qardhawi mengenai zakat profesi adalah sebagai berikut:
“Penghasilan dan profesi dapat diambil zakatnya apabila sudah haul (genap satu tahun)
dan sudah nishab. Jika kita berpegang kepada pendapat Abu Hanifah, Abu Yusuf dan
Muhammad bahwa nisab tidak harus mencapai sepanjang tahun, akan tetapi sudah
mencukupi penuh antara dua ujung tahun tanpa kurang ditengah- tengah kita dapat
menyimpulkan bahwa dengan interpretasi tersebug memungkinkan untuk mewajibkan
zakat profesi/penghasilan setiap tahun, karena hasil itu jarang terhenti sepanjang tahun
bahkan mayoritasnya mencapai hingga kedua sisi ujung tahun tersebut. Berdasarkan
hal itu, kita dapat menetapkan hasil profesi sebagai sumber zakat, karena terdaat illat
(rasio legis), yang menurut para ulama fikih adalah sah, dan nisab yang merupakan
landasan wajib zakat”(Daud, 1988; Sulaiman, 1995).

Konsep Pajak

Pajak (dharibah dalam istilah hukum Islam) merupakan salah satu bentuk
muamalah dalam bidang ekonomi, sebagai alat pemenuhan negara dan masyarakat utuk

Jurnal Studi Islam Lintas Negara, Vol 6 No 2 Desember 2024| 295



Jurnal Studi Islam Lintas Negara
Vol 6 No 2 Desember 2024

membiayai berbagai kebutuhan bersama (kolektif). Dengan tidak adanya nash yang
secara eksplisit mengatur mengenai apajak dalam hukum Islam, hal ini berimplikasi
pada terjadinya perbedaan pendapat di kalangan ulama mengenai status dan hukum
memungut pajak. Al-Qardhawi berpendapat bahwa pajak adalah suatu kewajiban yang
ditetapkan terhadap wajib pajak, yang harus disetorkan kepada negara sesuai dengan
ketentuan, tanpa mendapat prestasi kembali dari negara, dan hasilnya untuk
membiayai pengeluaran-pengeluaran umum di satu pihak dan untuk merealisasi
sebagai tujuan ekonomi, sosial, politik, dan tujuan-tujuan yang ingin dicapai oleh
negara (Langen, 1975).

Menurut al-Qardhawi, antara zakat dan pajak terdapat titik persamaan serta
memiliki pula titik perbedaan. Adapun titik persamaan antara zakat dengan pajak
adalah sebagai berikut:

a. Unsur paksaan dan kewajiban yang merupakan cara untuk menghasilkan pajak, juha
terdapat dalam kewajiban zakat. Apabila seorang muslim terlambat membayar
zakat, disebabkan keimanan dan keislamannya belum begitu kuat, maka
pemerintah Islam akan memaksanya, bahkan memerangi mereka yang enggan
membayar zakat, apabila mereka memiliku kekuatan.

b. Apabila harus disetorkan kepada lembaga masyarakat (negara), pusat maupun
daerah, maka demikian pula dengan zakat, karena pada dasarnya zakat itu harus
diserahkan kepada pemerintah sebagai badan yang disebutkan oleh al-Quran
sebagai amil zakat.

c. Di antara ketentuan pajak ialah tidak adanya imbalan tertentu. Para wajib pajak
menyerahkan pajaknya selaku anggota masyarakat. la hanya memperoleh berbagai
fasilitas untuk dapat melangsungkan kegiatan usahanya. Demikian halnya dala
zakat. Orang yang membayar zakat tidak memperoleh suatu imbalan. la membayar
zakatm adalah selaku anggota masyarakat Islam. Ia hanya memperoleh lindungan,
penjagaan dan solidaritas dari nasyarakatnya, ia wajib memberikan hartanya untuk
menolong warga masyarakat dan membantu mereka dalam menanggulangi
kemiskinan, kelemahan dan membantu mereka dalam menangulangi kemiskinan,
kelamahan dan penderitaan hidup, juga ia menunaikan kewajibannya untuk
menanggulangi kepentingan umat Islam demi kegaknya kalimat Allah (agama
Allah SWT) dan tersebarnya dakwah kebenaran di muka bumi ini, tanpa
mendapat prestasi kembali atas pembayaran zakatnya.

d. Apabila pajak pada zaman modern ini memiliku tujuan untuk masyarakat umum,
ekonomi dan pilitik dismaping tujuan keuangab, maka zakat pun memiliki tujuan
yang lebih jauh dan jangkauan yang lebih luas pada aspek-aspek yang disebutkan
tadi dan aspek-aspek lainnya, semua itu sangat memiliki implikasi terhadap
kehidupan pribadi dan masyarakat. Selain

Masyarakat Islam

Jurnal Studi Islam Lintas Negara, Vol 6 No 2 Desember 2024| 296



Jurnal Studi Islam Lintas Negara
Vol 6 No 2 Desember 2024

Qardhawi dengan tegas menyatakan bahwa kebaikan bagi individu hanya dapat
dicapai dalam suatu masyarakat yang mendukung pertumbuhannya dengan cara yang
schat, melibatkan proses sosialisasi yang benar, dan memandu perilaku yang lurus.
Baginya, masyarakat adalah lingkungan di mana individu tumbuh dan berkembang
didalam suatu masyarakat, memanfaatkan unsur-unsur cakrawala, atmosfer, dan
cahaya matahari. Karena itu, rasul bukan hanya bermigrasi ke Madinah sebagai
tindakan perpindahan fisik, tetapi juga sebagai usaha menuju pembentukan suatu
masyarakat masa depan (masyarakat harapan) yang mengakomodasi ajaran Islam,
simbol, dan aturan hukumnya.(Stai & Agus, n.d.). Menurut Qardhawi, Islam
memandang manusia bukan sebagai entitas yang terpisah melainkan sebagai anggota
penuh suatu masyarakat. Dengan demikian, perintah dan kewajiban syariah, yang
merupakan sistem sosial yang universal, diperintahkan dalam konteks khitab jamai
(kolektif). Hal ini disebabkan adanya dampak kewajiban syariat Islam terhadap proses
tolong menolong dan bekerjasama untuk memikul dan mengembangkan tanggung
jawab, dalam kewajiban ibadah (ta’abudi) dan tanggung jawab moral dalam semua
interaksi social (Stai & Agus, n.d.). Kehidupan bermasyarakat yang dibimbing oleh
iman, disucikan dengan amalan ibadah, dibimbing oleh metode (manhaj) dan
pemikiran (fikrah) yang bersifat penebusan, dimotivasi oleh cita-cita yang tinggi, diatur
oleh norma- norma moral (akhlak), dihiasi dengan kebaikan, tata krama (adab) dan
diatur oleh hukum keadilan, dilaksanakan oleh pimpinan sosial (khalifah) (Dirsa,
2021).

D. KESIMPULAN

Kesimpulan dari pemikiran filosof Yusuf Al-Qardhawi adalah bahwa beliau
menghadirkan pendekatan yang komprehensif dalam memahami dan menerapkan
ajaran Islam dalam kehidupan modern. Pemikiran-pemikirannya selalu berlandaskan
akidah dan syariah sebagai pedoman utama, dengan fokus pada menjaga keharmonisan
antara nilai-nilai agama dan dinamika kehidupan umat. Dalam menetapkan hukum,
Yusuf Al-Qardhawi secara tegas menjauhi hal-hal yang tidak diizinkan oleh Allah
Ta’ala, schingga menghasilkan pandangan yang relevan namun tetap sesuai dengan
prinsip syariah. Selain itu, Yusuf Al-Qardhawi dikenal tidak mengandalkan giyas secara
kaku, melainkan menggunakan pendekatan logika yang kritis untuk menjawab
permasalahan kontemporer. Pendekatan ini memungkinkan beliau menawarkan solusi
yang tidak hanya syar’i tetapi juga praktis dan aplikatif bagi umat Islam di berbagai
konteks sosial, ekonomi, dan budaya. Dengan demikian, pemikiran Yusuf Al-Qardhawi
menjadi panduan penting dalam menjembatani kebutuhan umat dengan prinsip-
prinsip Islam yang universal.

DAFTAR PUSTAKA

Abdillah, M. A. (2019). Demokrasi Dalam Pandangan Yusuf Al- Qaradhawi. Politica:
Jurnal ~ Hukum — Tata  Negara  Dan  Politik  Islam,  6(2),  1-18.
https://doi.org/10.32505/politica.v6i2.2732

Adha, M. . (2015). Pendidikan Kewarganegaraan Mengoptimalisasikan Pemahaman

Jurnal Studi Islam Lintas Negara, Vol 6 No 2 Desember 2024| 297



Jurnal Studi Islam Lintas Negara
Vol 6 No 2 Desember 2024

Perbedaan Budaya Warga Masyarakat Indonesia Dalam Kajian Manifestasi
Pluralisme Di Era Globalisasi. Jurnal Ilmiah Mimbar Demokrasi, 14(2), 1-10.

Agus Putra, P. A. (2020). Pemikiran Ekonomi Yusuf Al-Qaradhawi. Islamic Banking :

Jurnal ~ Pemikiran ~ Dan  Pengembangan — Perbankan  Syariah, — 6(1),  81-100.
https://doi.org/10.36908/isbank.v6il.132

Daud, A. (1988). Sistem Ekonomi Islam: Zakat dan Wakaf. UT Press.

Dirsa, A. (2021). Internalisasi Nilai-nilai Pendidikan Multikultural di Sekolah.
Tarikhuna: ~ Journal —of History —and History  Education, 3(2), 272-279.
https://doi.org/10.15548/thje.v3i2.4095

Hartuti. (2013). Pemikiran Yusuf al-Qaradhawi Tentang Bunga Bank Dalam Kitab Fawaidul
Bunuk Hiya ar-riba al-haram.

Kementerian Agama RIL (1999). Al-Quran dan Tafsirnya (Edisi yang Disempurnakan).
Kementerian Agama RI.

Langen, W. J. (1975). Asas-asas Pemungutan Pajak. Djembatan.

Linda, M. ., Megawati, & Deflinawati. (2015). Pengaruh Inflasi, Kursdan Tingkat Suku
Bunga Terhadap Non-performing Loan Pada PT. Bank Tabungan Negara (Persero)
Thk. Cabang Padang. Journal of Economic and Economic Education, 3(2), 137-145.

Ma'sum, T., & Ristianah, N. (2023). Proses Sosialisasi Anak: Tinjauan terhadap
Dinamika Sosialisasi di Lingkungan Keluarga, Sekolah, dan Masyarakat dalam
Konteks Pendidikan. Kartika: Jurnal Studi Keislaman, 3(2), 164-172.

Mukrimaa, S. S., Nurdyansyah, Fahyuni, E. F., YULIA CITRA, A., Schulz, N. D., 3, gl |
Taniredja, T., Faridli, E. M., & Harmianto, S. (2016). metode Ijtihad Yusuf
Qaradhawi (Studi Terhadap Kitab Min Hady al-Islam Fatawa Mu’asirah). Jurnal
Penelitian Pendidikan Guru Sekolah Dasar, 6(August), 101.

Stai, D., & Agus, H. (n.d.). KONSEP MASYARAKAT ISLAM MENURUT YUSUF AL-
9ARDHAWI Sadan. 81-98.

Sulaiman, R. (1995). Fikih Islam ( Hukum figh Lengkap ) (P. S. baru A. offset. Bandung (ed.);
28 (duap).
Supriyono & Adha, M. . (2020). Membangun Kepemimpinan Berbasis Nilai-Nilai

Pancasila Dalam Perspektif Masyarakat Multikultural. Jurnal Kultur Demokrasi, 9(2),
1-10.

Zunaidi, A., & Maghfiroh, F. L. (2021). The Role Of Women In Improving The Family
Economy. Dinar: Jurnal Ekonomi Dan  Keuangan Islam, 8(1), 61-79.
https://doi.org/10.21107/dinar.v8il.10581

Jurnal Studi Islam Lintas Negara, Vol 6 No 2 Desember 2024| 298



