
Jurnal Studi Islam Lintas Negara 
     Vol 6 No 2 Desember 2024 

                                Vol. 1, No.2, 

Jurnal Studi Islam Lintas Negara, Vol 6 No 2 Desember 2024| 290  

 

 

PEMIKIRAN FILOSOF YUSUF QORDAWI PERSPEKTIF 
EKONOMI ISLAM 

 
Dwi Harjana1, Lomba Sultan2, Muhammad Saleh Ridwan3 

1,2,3Universitas Islam Negeri Alaudin Makassar 
E-Mail: dwiharjana50@gmail.com 

 
ABSTRAK 

Pemikiran Yusuf Al-Qardhawi memiliki relevansi yang tinggi dalam menghadapi 
permasalahan kehidupan modern, khususnya dalam konteks Al-Qur’an sebagai pedoman 
bagi masyarakat dan individu, demokrasi, akidah Islam, bunga bank, ekonomi Islam, serta 
konsumsi. Namun, kajian yang mendalam terkait pemikiran beliau masih kurang 
terintegrasi secara sistematis dalam literatur akademik, sehingga diperlukan penelitian 
untuk mengisi celah pengetahuan tersebut. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif 
deskriptif untuk menganalisis secara mendalam berbagai karya dan pemikiran Yusuf Al-
Qardhawi berdasarkan sumber primer dan sekunder. Hasil penelitian menunjukkan 
bahwa Yusuf Al-Qardhawi menekankan pentingnya Al-Qur’an sebagai panduan yang 
komprehensif bagi kehidupan umat, dengan pendekatan berbasis syariah yang menolak 
bunga bank dan mendorong sistem ekonomi Islam yang berkeadilan. Dalam pandangannya 
mengenai demokrasi, beliau mengintegrasikan nilai-nilai keislaman untuk mendukung 
keadilan dan partisipasi publik. Selain itu, pemikirannya terkait konsumsi menekankan 
pola hidup sederhana dan beretika sebagai bagian dari syariah. Implikasi dari penelitian ini 
adalah memberikan landasan akademis dan praktis dalam pengembangan kajian Islam 
kontemporer serta penyusunan regulasi yang relevan dengan kebutuhan masyarakat 
modern. 
Kata Kunci: Pemikiran Filosof; Yusuf Qordawi; Presfektif Ekonomi Islam 
 

ABSTRACT 

Yusuf Al-Qardhawi's thoughts have high relevance in dealing with the problems of modern life, especially in 
the context of the Qur'an as a guide for society and individuals, democracy, Islamic faith, bank interest, 
Islamic economics, and consumption. However, in-depth studies related to his thoughts are still not 
systematically integrated in the academic literature, so research is needed to fill this knowledge gap. This 
research uses descriptive qualitative method to deeply analyze various works and thoughts of Yusuf Al-
Qardhawi based on primary and secondary sources. The results showed that Yusuf Al-Qardhawi 
emphasized the importance of the Qur'an as a comprehensive guide for the life of the people, with a sharia-
based approach that rejects bank interest and encourages a just Islamic economic system. In his view on 
democracy, he integrates Islamic values to support justice and public participation. In addition, his thoughts 
on consumption emphasize a simple and ethical lifestyle as part of sharia. The implication of this research is 
to provide an academic and practical foundation in the development of contemporary Islamic studies as well 
as the preparation of regulations that are relevant to the needs of modern society. 

Keywords: Philosophical Thought; Yusuf Qordawi; Islamic Economic Perspective 

 
 

mailto:dwiharjana50@gmail.com


Jurnal Studi Islam Lintas Negara 
     Vol 6 No 2 Desember 2024 

                                Vol. 1, No.2, 

Jurnal Studi Islam Lintas Negara, Vol 6 No 2 Desember 2024| 291  

 

A. PENDAHULUAN  

Dalam kehidupan masa kini banyak fenomena yang terjadi dalam beberapa hal 

baik dalam kehidupan bernegara maupun kehidupan berama dan kehidupan pribadi. 

Yusuf al-Qardhawi adalah seorang filosof kontemporer yang pemikirannya sangat 

bermanfaat dalam menjawab permasalahan yang terjadi di masa kini. Yusuf al-

Qardhawi, sebagai seorang ilmuwan yang memiliki banyak kreativitas dan aktivitas. Ia 

juga berperan aktif di lembaga pendidikan. Jabatan Struktural yang sudah lama 

dipegangnya adalah ketua Jurusan Studi Islam pada Fakultas Syari’ah Universitas 

Qatar. Setalah itu kemudian ia menjadi Dekan Fakultas Syari’ah Universitas Qatar. 

Sebelumnya ia adalah direktur Lembaga Agama Tingkat Sekolah Lanjutan Atas di 

Qatar (Hartuti, 2013). 

Pemikiran Yusuf Al Qordhawi khususnya mengenai Al Qur’an yang mengatur 

kehidupan masyarakat dan individu, masalah demokrasi, akidah Islam, bunga bank dan 

ekonomi Islam serta komsumsi sehingga sangat penting untuk dilakukan penelitian 

terhadap pemikiran Yusuf Al Qordhawi. Pemikiran Yusuf Al-Qardhawi, seorang ulama 

terkemuka, memiliki pengaruh yang mendalam dalam berbagai aspek kehidupan umat 

Islam. Ia menekankan bahwa Al-Qur’an bukan hanya kitab suci yang menjadi pedoman 

spiritual, tetapi juga panduan yang mengatur kehidupan individu dan masyarakat 

secara menyeluruh. Dalam konteks sosial, (Ma’sum & Ristianah, 2023)pandangannya 

terkait demokrasi menyoroti pentingnya keadilan, partisipasi publik, dan nilai-nilai 

Islam dalam membangun sistem pemerintahan yang sejalan dengan prinsip syariah. 

Di bidang akidah, Yusuf Al-Qardhawi menekankan integritas iman yang kokoh 

sebagai fondasi bagi kehidupan seorang Muslim. Selain itu, pemikirannya tentang 

bunga bank dan ekonomi Islam memberikan solusi alternatif berbasis syariah untuk 

menghadapi tantangan ekonomi modern, dengan menolak riba dan mendorong sistem 

keuangan yang berkeadilan.Tidak kalah penting, ia juga memberikan pandangan 

mendalam mengenai konsumsi dalam Islam, mendorong pola hidup sederhana, efisien, 

dan beretika, yang tidak hanya relevan dalam konteks individu tetapi juga dalam 

kehidupan masyarakat yang lebih luas. Oleh karena itu, penelitian terhadap pemikiran 

Yusuf Al-Qardhawi sangat penting untuk menggali kontribusinya terhadap 

pengembangan ilmu pengetahuan Islam serta penerapannya dalam kehidupan 

kontemporer. 

B. METODE  

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan deskriptif 

untuk menganalisis pemikiran Yusuf Al-Qardhawi. Data primer diperoleh langsung 

dari karya-karya Yusuf Al-Qardhawi, seperti buku Fiqh Zakat, Al-Halal wal Haram fil Islam, 

dan Bunga Bank Haram atau Halal. Selain itu, sumber primer juga mencakup transkrip 

ceramah, rekaman video, serta fatwa yang diterbitkan melalui lembaga terkait, seperti 

European Council for Fatwa and Research. Sementara itu, data sekunder meliputi literatur 

pendukung berupa buku, jurnal, dan artikel yang mengkaji pemikiran Yusuf Al-

Qardhawi, terutama terkait Al-Qur’an sebagai pedoman kehidupan, demokrasi, akidah 

Islam, bunga bank, ekonomi Islam, dan konsumsi. Data tambahan juga diambil dari 



Jurnal Studi Islam Lintas Negara 
     Vol 6 No 2 Desember 2024 

                                Vol. 1, No.2, 

Jurnal Studi Islam Lintas Negara, Vol 6 No 2 Desember 2024| 292  

 

artikel berita, wawancara, dan tafsir Al-Qur’an yang relevan dengan topik penelitian. 

Analisis data dilakukan melalui tahapan sistematis. Pertama, data dikumpulkan dan 

diklasifikasikan berdasarkan tema penelitian. Selanjutnya, data yang tidak relevan 

direduksi untuk memfokuskan analisis pada inti pemikiran Yusuf Al-Qardhawi. Proses 

koding dilakukan untuk mengidentifikasi pola dan tema utama, diikuti dengan 

interpretasi mendalam untuk menggali makna dari setiap pemikiran. Triangulasi 

dilakukan dengan membandingkan pandangan Yusuf Al-Qardhawi dengan literatur 

lain guna memastikan validitas dan konsistensi. Hasil analisis kemudian dijelaskan 

secara deskriptif, memberikan penekanan pada kontribusi pemikirannya terhadap 

perkembangan ilmu pengetahuan Islam serta relevansinya dalam konteks kehidupan 

modern. 

C. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Berkat ketekunan dan kecerdasannya, Yusuf al-Qardhawi akhirnya berhasil 

menghafal al- Qur’an 30 juz dalam usia 10 tahun. Bukan hanya itu, kefasihan dan 

kebenaran tajwid serta kemerduan qiraatnya menyebabkan ia sering disuruh menjadi 

Imam Masjid. Yusuf Qordawi adalah seorang kontemporer yang memiliki berbagai 

pemikiran meliputi bidang tentang demokrasi, akidah Islam, Ijtihad, bunga bank, 

ekonomi Islam, masyarakat Islam dan banyak lagi pemikiran-pemikiran bidang lainnya. 

 

Demokrasi. 

Demokrasi berasal dari Bahasa Yunani “Demokratia” yang berarti kekuasaan 

rakyat. Demokrasi berasal dari kata “Demos” dan “Kratos”. Demos yang memiliki arti 

rakyat dan Kratos yang memiliki arti kekuasaan. Menurut Kamus Besar Bahasa 

Indonesia (KBBI) Demokrasi adalah gagasan atau pandangan hidup yang 

mengutamakan persamaan hak dan kewajiban serta perlakuan yang sama bagi semua 

warga negara. Demokrasi menurut Montesque, kekuasaan negara harus dibagi dan 

dilaksanakan oleh tiga lembaga atau institusi yang berbeda dan terpisah satu sama 

lainnya, yaitu pertama, legislatif yang merupakan pemegang kekuasaaan untuk 

membuat undang- undang, kedua, eksekutif yang memiliki kekuasaan dalam 

melaksanakan undang-undang, dan ketiga adalah yudikatif, yang memegang kekuasaan 

untuk mengadili pelaksanaan undang - undang. Dan masing-masing institusi tersebut 

berdiri secara independen tanpa dipengaruhi oleh institusi lainnya (Adha, 2015; 

Supriyono & Adha, 2020).  

Menurut Yusuf al-Qaradhawi sangat mendukung pemerintahan yang demokrasi 

dan bealiau berpendapat bahwa demokrasi merupakan alternatif terbaik untuk 

diktatorisme dan pemerintahan tirani. Berikut ini ringkasan pendapat Dr. Yusuf al-

Qaradhawi mengenai demokrasi disertai dengan komentar terhadapnya (Agus Putra, 

2020). Dari sisi liberalisme demokrasi yang paling baik menurut saya adalah sisi 

politiknya, yang tercermin dalam penegakan kehidupan perwakilan, di dalamnya 

rakyat dapat memilih wakil- wakil mereka yang akan memerankan kekuasaan legislatif 

di parlemen, dan di dalam satu majelis atau dua majelis (Abdillah, 2019).  



Jurnal Studi Islam Lintas Negara 
     Vol 6 No 2 Desember 2024 

                                Vol. 1, No.2, 

Jurnal Studi Islam Lintas Negara, Vol 6 No 2 Desember 2024| 293  

 

Pertama: Mampu mengemban pekerjaan ini dan mempunyai pengalaman di 

bidangnya Kedua: Amanah. Dengan sifat amanah inilah suatu pekerjaan akan 

terpelihara dan pelakunya akan takut kepada Allah Ta’ala. Itulah yang diungkapkan 

oleh al-Qur’an melalui lisan Yusuf Alaihissallam, di mana dia mengatakan “Berkata 

Yusuf, jadikanlah aku bendaharawan negara (Mesir); sesungguhnya aku adalah orang 

yang pandai menjaga lagi ber- pengetahuan (Abdillah, 2019).” Dalam demokrasi 

terhadap kekuasaan yang terpilih,maka semua urusan rakyat berada di tangannya, dan 

dengan demikian, rakyat menjadi sumber kekuasaan. Menurut menurut kaca mata 

Islam secara garis besar, jika dapat diterapkan secara benar dan tepat, serta dapat 

dihindari berbagai keburukan dan hal-hal negatif yang terdapat padanya. Kekuasaan 

terpilih tersebut tidak memiliki penetapan hukum untuk hal-hal yang tidak diizinkan 

oleh Allah Ta’ala. Kekuasaan ini juga tidak boleh menghalalkan yang haram atau 

mengharamkan yang halal atau menggugurkan suatu kewajiban. Sebab, yang 

mempunyai kekuasaan menetapkan hukum satu-satunya hanyalah Allah jalla Sya’nuhu.  

Ijtihad 

Yusuf al-Qaradhawi menggunakan beberapa sumber ijtihad dalam merumuskan 

pendapat hukumnya (fatwa), baik dalam arti sesuatu yang darinya diambil 

kesimpulan-kesimpulan hukum maupun dalam arti al-adillah as-syar’iyyah (dalil-dalil 

hukum). Dalam buku Min Hady al-Islam Fatawa Mu’asirah, ketika mengkaji tentang 

keharaman rokok, al-Qaradhawi menyebutkan empat sumber atau dalil-dalil hukum 

secara berurutan sebagai berikut:(Mukrimaa et al., 2016) Alquran, Sunah, Ijmak  dan 

Al-Qawa’id as-Syar’iyyah al-Kulliyah (Kaidah Prinsipil Syariat). Akan tetapi, dalam 

pengkajian lebih lanjut, penulis menemukan bahwa selain empat sumber atau dalil 

hukum di atas, al-Qaradhawi juga menggunakan satu sumber lain dalam berijtihad, 

yakni logika. Ketika mengkaji tentang kisah nabi Khidir as., Al-Qaradhawi 

menyebutkan dalil hukum yang ia gunakan selain Alquran, Sunah dan ijmak, yakni 

logika. Yusuf al-Qaradhawi tidak menggunakan qiyas sebagai sumber hukum dan tidak 

menggunakan sumber-sumber atau dalil-dalil hukum tersebut sesuai dengan hirarkis di 

atas secara berurutan (Mukrimaa et al., 2016). Menurut al-Qaradhawi, Alquran adalah 

sumber hukum yang bersifat suci, karenanya tidak mungkin terdapat penggunaan kata 

yang berbeda dalam ayat-ayatnya kecuali menunjukkan arti atau maksud yang berbeda. 

Ia meyakini prinsip bahwa Alquran harus bersih dari pengulangan dalam 

penafsirannya.(Mukrimaa et al., 2016)  

Dalam menafsirkan ayat Alquran, al-Qaradhawi memilih untuk menggunakan 

makna substantif dari sebuah ayat atau kata dalam ayat Alquran. Karena itu, penafsiran 

ayat Alquran yang dilakukan al-Qaradhawi menjadi lebih luas dibandingkan makna 

yang dapat langsung dipahami dari kata tersebut. Dalam menafsirkan kata fi sabilillah 

dalam merumuskan mustahik zakat, al-Qaradhawi memahaminya dengan arti 

subtansinya yakni membela Islam. Karena itu, dalam fatwanya, al-Qaradhawi 

menyebutkan bahwa termasuk dari mustahik zakat adalah para da’i, mujtahid, 

lembaga-lembaga kajian Islam dan para pelajar. Karena pada dasarnya mereka 



Jurnal Studi Islam Lintas Negara 
     Vol 6 No 2 Desember 2024 

                                Vol. 1, No.2, 

Jurnal Studi Islam Lintas Negara, Vol 6 No 2 Desember 2024| 294  

 

melakukan perjuangan untuk membela Islam pada tataran ideologis. Terkait penafsiran 

ini, al- Qaradhawi mengakui memperluas makna cakupannya (Mukrimaa et al., 2016).  

Dalam masalah ijtihad Yusuf al-Qardhawi merupakan seorang ulama 

kontemporer yang menyuarakan bahwa untuk menjadi seorang ulama mujtahid yang 

berwawasan luas dan berfikir objektif, ulama harus lebih banyak membaca dan 

menelaah buku-buku agama yang ditulis oleh orang non Islam. Menurutnya seorang 

ulama yang bergelut dalam pemikiran hukum Islam tidak cukup hanya menguasai buku 

tentang keislaman karangan ulama tempo dulu 

Bunga Bank 

Bunga bank yang terlalu tinggi atau berlebihan walaupun sedikitpun melebihi 

dari pada modal yang dipinjamkan. Pada tahapan sistem bunga yang konvensional, ada 

semantara orang berdalih bahwa riba yang diharamkan Allah dan Rasul-Nya. Adalah 

jenis yang dikenal sebagia bunga konsumtif (Linda et al., 2015). Yaitu bunga yang 

khusus dibebankan bagi orang yang berhutang untuk kebutuhan hidupnya sehari-hari, 

seperti makan, minum dan pakainnya berserta orang yang berada dalam tanggungnya. 

Hal ini terjadi karena dalam jenis riba tertentu terdapat unsur pemerasan (eksploitasi) 

terhadap kepentingan orang yang sedang membutuhkan. Karena itu, ia terpaksa 

meminjam. Namun si pemilik uang menolak untuk memberikan pinjaman, kecuali 

dengan riba (bunga), agar jumlah uang yang dikembalikan nanti bertambah menjadi 

seratus persen.(Hartuti, 2013). Wahai orang-orang yang beriman, jangan kamu 

memakan riba dengan berlifat ganda dan bertakwalah kepada allah supaya kamu 

mendapat keberuntungan .” (Ali Imran: 130) (Kementerian Agama RI, 1999). 

Ekonomi Islam. 

Islam merupakan agama yang komprehensif yang senantiasa shâlih li kull al-

zamân wa al-makân (sesuai serta mengikuti perkembangan waktu dan tempat). Islam 

mencakup seluruh aspek kehidupan manusia (kaffah). Mulai dari urusan pribadi 

sampai urusan kemasyarakatan, dari aspek ibadah sampai muamalah atau aspek yang 

terkait dengan hablun min Allah (hubungan dengan Allah) maupun hablun min al-nas 

(hubungan dengan sesama manusia). Di antara aspek yag tercakup dalam ajaran Isam 

adalah tuntutan tentang ekonomi, yang mencakup produksi, distribusi, dan konsumsi. 

Oleh karenanya, aktivitas ekonomi di dalam Islam harus berada dalam bingkai akidah 

dan syariah (Agus Putra, 2020). Perkembangan pemikiran ekonomi Islam kian 

menggeliat terutama sejak lahirnya mazhab-mazhab ekonomi Islam, seperti 

iqtishaduna, mainstream, dan anternatif-kritis. Perkembangan tersebut tentu saja 

sangat menggembirakan karena akan semakin banyak masalah terutama di lapangan 

ekonomi yang dapat dipecahkan oleh ajaran-ajaran Islam (Agus Putra, 2020).  Salah 

satu ulama yang banyak berbicara mengenai ekonomi khususnya ekonomi Islam 

melalui karya-karyanya adalah Yusuf al-Qaradhâwȋ. Pemikiran-pemikiran terkait 

ekonominya sangat menarik untuk dikaji dalam perspektif fikih kontemporer. Oleh 

karena itu, penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan salah satu pemikir ekonom 



Jurnal Studi Islam Lintas Negara 
     Vol 6 No 2 Desember 2024 

                                Vol. 1, No.2, 

Jurnal Studi Islam Lintas Negara, Vol 6 No 2 Desember 2024| 295  

 

muslim dalam karya-karyanya yang khusus membahas masalah ekonomi, yaitu Yusuf 

al-Qaradhâwȋ (Zunaidi & Maghfiroh, 2021). 

Mengingat besarnya jasa dan kontribusi yang diberikan oleh al-Qardhâwȋ dalam 

bidang Ekonomi Islam, maka pada tahun 1411 H dia mendapatkan penghargaan dari 

IDB/Islamic Development Bank (Bank Pembangunan Islam). Pada tahun 1413 H, al- 

Qardhâwȋ bersama Sayyid Sabiq mendapatkan penghargaan dari King Faishal Awardh 

karena jasa-jasanya dalam bidang keislaman. Pada tahun 1996, al-Qardhâwȋ 

memperoleh penghargaan dari Universitas Islam Antar Bangsa Malaysia atas jasa dan 

sumbangannya yang besar dalam ilmu pengetahuan. Dari Sultan Hasan al-Nolkiah dia 

juga mendapat penghargaan atas pengabdiannya terhadap fikih Islam, yaitu pada tahun 

1997. 

Pemikiran Ekonomi Menurut Yusuf Al-Qardhawi Presfektif Ekonomi Islam 

Sebagaimana dikemukakan di atas bahwa, al-Qardhâwȋ adalah sosok ulama yang 

banyak menghasilkan karya tulis diantaranya adalah karya-karya al-Qardhâwȋ di 

bidang ekonomi. Di dalam karya-karyanya tersebut, banyak sekali pemikiran ekonomi 

al- Qardhâwȋ khususnya permasalahan fikih ekonomi kontemporer. Berikut akan 

dipaparkan beberapa pemikiran ekonomi al-Qardhâwȋ: 

Zakat Profesi 

Zakat Profesi Salah satu objek zakat yang hari ini masih mukhtalaf fȋh 

(diperdebatkan) status hukumnya adalah zakat profesi. Ada beberapa hal yang 

menyebabkan konsep zakat profesi dalam konteks fikih dianggap tanpa ada dasar 

pijakan dalam hukum Islam, salah satunya adalah karena keberadaan zakat profesi 

belum pernah dipraktekkan oleh Nabi SAW pada zaman beliau masih hidup (Daud, 

1988).  Pendapat al-Qardhâwȋ dalam permasalahan zakat profesi, terdapat dalam kitab 

yang ditulisnya sekaligus merupakan hasil penelitian disertasinya yang berjudul fiqh al-

zâkah. Adapun pernyataan al-Qardhâwȋ mengenai zakat profesi adalah sebagai berikut:  

“Penghasilan dan profesi dapat diambil zakatnya apabila sudah haul (genap satu tahun) 

dan sudah nishab. Jika kita berpegang kepada pendapat Abu Hanifah, Abu Yusuf dan 

Muhammad bahwa nisab tidak harus mencapai sepanjang tahun, akan tetapi sudah 

mencukupi penuh antara dua ujung tahun tanpa kurang ditengah- tengah kita dapat 

menyimpulkan bahwa dengan interpretasi tersebug memungkinkan untuk mewajibkan 

zakat profesi/penghasilan setiap tahun, karena hasil itu jarang terhenti sepanjang tahun 

bahkan mayoritasnya mencapai hingga kedua sisi ujung tahun tersebut. Berdasarkan 

hal itu, kita dapat menetapkan hasil profesi sebagai sumber zakat, karena terdaat illat 

(rasio legis), yang menurut para ulama fikih adalah sah, dan nisab yang merupakan 

landasan wajib zakat”(Daud, 1988; Sulaiman, 1995). 

Konsep Pajak 

Pajak (dharȋbah dalam istilah hukum Islam) merupakan salah satu bentuk 

muamalah dalam bidang ekonomi, sebagai alat pemenuhan negara dan masyarakat utuk 



Jurnal Studi Islam Lintas Negara 
     Vol 6 No 2 Desember 2024 

                                Vol. 1, No.2, 

Jurnal Studi Islam Lintas Negara, Vol 6 No 2 Desember 2024| 296  

 

membiayai berbagai kebutuhan bersama (kolektif). Dengan tidak adanya nash yang 

secara eksplisit mengatur mengenai apajak dalam hukum Islam, hal ini berimplikasi 

pada terjadinya perbedaan pendapat di kalangan ulama mengenai status dan hukum 

memungut pajak. Al-Qardhâwȋ berpendapat bahwa pajak adalah suatu kewajiban yang 

ditetapkan terhadap wajib pajak, yang harus disetorkan kepada negara sesuai dengan 

ketentuan, tanpa mendapat prestasi kembali dari negara, dan hasilnya untuk 

membiayai pengeluaran-pengeluaran umum di satu pihak dan untuk merealisasi 

sebagai tujuan ekonomi, sosial, politik, dan tujuan-tujuan yang ingin dicapai oleh 

negara (Langen, 1975). 

Menurut al-Qardhâwȋ, antara zakat dan pajak terdapat titik persamaan serta 

memiliki pula titik perbedaan. Adapun titik persamaan antara zakat dengan pajak 

adalah sebagai berikut: 

 a. Unsur paksaan dan kewajiban yang merupakan cara untuk menghasilkan pajak, juha 

terdapat dalam kewajiban zakat. Apabila seorang muslim terlambat membayar 

zakat, disebabkan keimanan dan keislamannya belum begitu kuat, maka 

pemerintah Islam akan memaksanya, bahkan memerangi mereka yang enggan 

membayar zakat, apabila mereka memiliku kekuatan. 

b.  Apabila harus disetorkan kepada lembaga masyarakat (negara), pusat maupun 

daerah, maka demikian pula dengan zakat, karena pada dasarnya zakat itu harus 

diserahkan kepada pemerintah sebagai badan yang disebutkan oleh al-Quran 

sebagai amil zakat. 

c. Di antara ketentuan pajak ialah tidak adanya imbalan tertentu. Para wajib pajak 

menyerahkan pajaknya selaku anggota masyarakat. Ia hanya memperoleh berbagai 

fasilitas untuk dapat melangsungkan kegiatan usahanya. Demikian halnya dala 

zakat. Orang yang membayar zakat tidak memperoleh suatu imbalan. Ia membayar 

zakatm adalah selaku anggota masyarakat Islam. Ia hanya memperoleh lindungan, 

penjagaan dan solidaritas dari nasyarakatnya, ia wajib memberikan hartanya untuk 

menolong warga masyarakat dan membantu mereka dalam menanggulangi 

kemiskinan, kelemahan dan membantu mereka dalam menangulangi kemiskinan, 

kelamahan dan penderitaan hidup, juga ia menunaikan kewajibannya untuk 

menanggulangi kepentingan umat Islam demi kegaknya kalimat Allah (agama 

Allah SWT) dan tersebarnya dakwah kebenaran di muka bumi ini, tanpa 

mendapat prestasi kembali atas pembayaran zakatnya. 

d.  Apabila pajak pada zaman modern ini memiliku tujuan untuk masyarakat umum, 

ekonomi dan pilitik dismaping tujuan keuangab, maka zakat pun memiliki tujuan 

yang lebih jauh dan jangkauan yang lebih luas pada aspek-aspek yang disebutkan 

tadi dan aspek-aspek lainnya, semua itu sangat memiliki implikasi terhadap 

kehidupan pribadi dan masyarakat. Selain 

Masyarakat Islam 



Jurnal Studi Islam Lintas Negara 
     Vol 6 No 2 Desember 2024 

                                Vol. 1, No.2, 

Jurnal Studi Islam Lintas Negara, Vol 6 No 2 Desember 2024| 297  

 

Qardhawi dengan tegas menyatakan bahwa kebaikan bagi individu hanya dapat 

dicapai dalam suatu masyarakat yang mendukung pertumbuhannya dengan cara yang 

sehat, melibatkan proses sosialisasi yang benar, dan memandu perilaku yang lurus. 

Baginya, masyarakat adalah lingkungan di mana individu tumbuh dan berkembang 

didalam suatu masyarakat, memanfaatkan unsur-unsur cakrawala, atmosfer, dan 

cahaya matahari. Karena itu, rasul bukan hanya bermigrasi ke Madinah sebagai 

tindakan perpindahan fisik, tetapi juga sebagai usaha menuju pembentukan suatu 

masyarakat masa depan (masyarakat harapan) yang mengakomodasi ajaran Islam, 

simbol, dan aturan hukumnya.(Stai & Agus, n.d.). Menurut Qardhawi, Islam 

memandang manusia bukan sebagai entitas yang terpisah melainkan sebagai anggota 

penuh suatu masyarakat. Dengan demikian, perintah dan kewajiban syariah, yang 

merupakan sistem sosial yang universal, diperintahkan dalam konteks khitab jamai 

(kolektif). Hal ini disebabkan adanya dampak kewajiban syariat Islam terhadap proses 

tolong menolong dan bekerjasama untuk memikul dan mengembangkan tanggung 

jawab, dalam kewajiban ibadah (ta’abudi) dan tanggung jawab moral dalam semua 

interaksi social (Stai & Agus, n.d.). Kehidupan bermasyarakat yang dibimbing oleh 

iman, disucikan dengan amalan ibadah, dibimbing oleh metode (manhaj) dan 

pemikiran (fikrah) yang bersifat penebusan, dimotivasi oleh cita-cita yang tinggi, diatur 

oleh norma- norma moral (akhlak), dihiasi dengan kebaikan, tata krama (adab) dan 

diatur oleh hukum keadilan, dilaksanakan oleh pimpinan sosial (khalifah) (Dirsa, 

2021). 

D. KESIMPULAN  

Kesimpulan dari pemikiran filosof Yusuf Al-Qardhawi adalah bahwa beliau 

menghadirkan pendekatan yang komprehensif dalam memahami dan menerapkan 

ajaran Islam dalam kehidupan modern. Pemikiran-pemikirannya selalu berlandaskan 

akidah dan syariah sebagai pedoman utama, dengan fokus pada menjaga keharmonisan 

antara nilai-nilai agama dan dinamika kehidupan umat. Dalam menetapkan hukum, 

Yusuf Al-Qardhawi secara tegas menjauhi hal-hal yang tidak diizinkan oleh Allah 

Ta’ala, sehingga menghasilkan pandangan yang relevan namun tetap sesuai dengan 

prinsip syariah. Selain itu, Yusuf Al-Qardhawi dikenal tidak mengandalkan qiyas secara 

kaku, melainkan menggunakan pendekatan logika yang kritis untuk menjawab 

permasalahan kontemporer. Pendekatan ini memungkinkan beliau menawarkan solusi 

yang tidak hanya syar’i tetapi juga praktis dan aplikatif bagi umat Islam di berbagai 

konteks sosial, ekonomi, dan budaya. Dengan demikian, pemikiran Yusuf Al-Qardhawi 

menjadi panduan penting dalam menjembatani kebutuhan umat dengan prinsip-

prinsip Islam yang universal. 

 
DAFTAR PUSTAKA 

Abdillah, M. A. (2019). Demokrasi Dalam Pandangan Yusuf Al- Qaradhawi. Politica: 
Jurnal Hukum Tata Negara Dan Politik Islam, 6(2), 1–18. 
https://doi.org/10.32505/politica.v6i2.2732 

Adha, M. . (2015). Pendidikan Kewarganegaraan Mengoptimalisasikan Pemahaman 



Jurnal Studi Islam Lintas Negara 
     Vol 6 No 2 Desember 2024 

                                Vol. 1, No.2, 

Jurnal Studi Islam Lintas Negara, Vol 6 No 2 Desember 2024| 298  

 

Perbedaan Budaya Warga Masyarakat Indonesia Dalam Kajian Manifestasi 
Pluralisme Di Era Globalisasi. Jurnal Ilmiah Mimbar Demokrasi, 14(2), 1–10. 

Agus Putra, P. A. (2020). Pemikiran Ekonomi Yusuf Al-Qaradhâwȋ. Islamic Banking : 
Jurnal Pemikiran Dan Pengembangan Perbankan Syariah, 6(1), 81–100. 
https://doi.org/10.36908/isbank.v6i1.132 

Daud, A. (1988). Sistem Ekonomi Islam: Zakat dan Wakaf. UI Press. 

Dirsa, A. (2021). Internalisasi Nilai-nilai Pendidikan Multikultural di Sekolah. 
Tarikhuna: Journal of History and History Education, 3(2), 272–279. 
https://doi.org/10.15548/thje.v3i2.4095 

Hartuti. (2013). Pemikiran Yusuf al-Qaradhawi Tentang Bunga Bank Dalam Kitab Fawaidul 
Bunuk Hiya ar-riba al-haram. 

Kementerian Agama RI. (1999). Al-Qur’an dan Tafsirnya (Edisi yang Disempurnakan). 
Kementerian Agama RI. 

Langen, W. J. (1975). Asas-asas Pemungutan Pajak. Djembatan. 

Linda, M. ., Megawati, & Deflinawati. (2015). Pengaruh Inflasi, Kursdan Tingkat Suku 
Bunga Terhadap Non-performing Loan Pada PT. Bank Tabungan Negara (Persero) 
Tbk. Cabang Padang. Journal of Economic and Economic Education, 3(2), 137–145. 

Ma’sum, T., & Ristianah, N. (2023). Proses Sosialisasi Anak: Tinjauan terhadap 
Dinamika Sosialisasi di Lingkungan Keluarga, Sekolah, dan Masyarakat dalam 
Konteks Pendidikan. Kartika: Jurnal Studi Keislaman, 3(2), 164–172. 

Mukrimaa, S. S., Nurdyansyah, Fahyuni, E. F., YULIA CITRA, A., Schulz, N. D., د ,غسان ., 
Taniredja, T., Faridli, E. M., & Harmianto, S. (2016). metode Ijtihad Yusuf 
Qaradhawi (Studi Terhadap Kitab Min Hady al-Islam Fatawa Mu’asirah). Jurnal 
Penelitian Pendidikan Guru Sekolah Dasar, 6(August), 101. 

Stai, D., & Agus, H. (n.d.). KONSEP MASYARAKAT ISLAM MENURUT YUSUF AL-
QARDHAWI Sadan. 81–98. 

Sulaiman, R. (1995). Fikih Islam ( Hukum fiqh Lengkap ) (P. S. baru A. offset. Bandung (ed.); 
28 ( dua p). 

Supriyono & Adha, M. . (2020). Membangun Kepemimpinan Berbasis Nilai-Nilai 
Pancasila Dalam Perspektif Masyarakat Multikultural. Jurnal Kultur Demokrasi, 9(2), 
1-10. 

Zunaidi, A., & Maghfiroh, F. L. (2021). The Role Of Women In Improving The Family 
Economy. Dinar : Jurnal Ekonomi Dan Keuangan Islam, 8(1), 61–79. 
https://doi.org/10.21107/dinar.v8i1.10581 

 


